
 1 

 

18 de enero de 2026 
 

 

 

HOMILÍA  

II DOMINGO DEL TIEMPO ORDINARIO 

Ciclo A   
Is 49, 3. 5-6; 1 Cor 1, 1-3; Jn 1, 29-34. 

 

“Este es el Cordero de Dios” (Jn 1, 29). 
 

 

 

In laak’ex ka t’aane’ex ich maaya, kin tsikike’ex yéetel kimak óolal. 

Bejale’ tan kaasik u tsilk’inil tu’ux kek -payalchi tu yo’olal u nuup’tambail 

tulakal le cristianoso’obo’. Ko’ox payalchi, u tia’al ka beychajak ilik u nupl’il 

tulakal le kajo’ob u creejmajo’ob Cristoe’. Ti u xóokil le Evangelioa', san Juan 

ku tsolik bix ka tu ts’a u okja’ Cristoe’, em le ki’ich ik’al bey jun tul palomae’. 

Juane’ tu t’anaj Jesús bey le taaman ku lu’usik u k’eeban yo’ok’ol kaabe’. 

 

 

Muy queridos hermanos y hermanas, les saludo con el afecto de siempre 

y les deseo todo bien en el Señor, en este segundo domingo del Tiempo 

Ordinario.  

 

Hoy iniciamos la semana de oración por la unidad de los cristianos de 

todas las iglesias. Pidamos por esta unidad, para que se cumpla el deseo de 

Cristo: “Que todos sean uno” (Jn 17, 21). También sigamos orando por nuestros 

hermanos de Venezuela, para que todo pueda resolverse en paz. 

 

Hoy el santo evangelio según san Juan, nos presenta el testimonio del 

Bautista, su experiencia de encontrarse con Jesús y de haberlo bautizado. 

Cuando Juan vio a Jesús les dijo a sus discípulos: “Este es el Cordero de Dios, 

el que quita el pecado del mundo” (Jn 1, 29). Este testimonio es muy breve pero 

muy sustancioso, pues encierra una enorme verdad: muchos corderos se habían 

sacrificado en busca del perdón, incluso hasta sacrificios humanos se realizaron 

a lo largo de los siglos en todos los pueblos de la humanidad; pero sólo el 

Cordero de Dios podía borrar el pecado del mundo; de hecho, lo quitó y lo sigue 

quitando. 



 2 

 

El poder salvador del Cordero es permanente y dinámico, porque sigue 

actuando en todos los que le acepten como Salvador. Sólo una vez se inmoló en 

la cruz, y este poder redentor de la cruz es permanente. Por eso, antes de la 

comunión, el sacerdote muestra la hostia consagrada a la comunidad reunida y 

repite las palabras de Juan con la misma autoridad y verdad: “Este es el Cordero 

de Dios, que quita el pecado del mundo” (Jn 1, 29).  

 

Otro testimonio del Bautista sobre Jesús es acerca de su preexistencia. 

Nadie puede seriamente negar la existencia histórica de Jesús de Nazaret, tan 

atestiguada a lo largo de estos veinte siglos. Afirmar su preexistencia es afirmar 

su divinidad. Si Jesús fuera solamente hombre, por más sabio y poderoso que 

hubiera sido, no nos hubiera podido redimir. Si nos redime es porque él es Dios 

hecho hombre. María, todos los santos y todos nosotros colaboramos en la obra 

de la redención haciendo y enseñando el bien, pero sin Cristo a la cabeza no hay 

redención. 

 

Luego, Juan el Bautista da testimonio de haber visto descender al Espíritu 

sobre Jesús en forma de paloma cuando lo bautizó. Así Jesús fue ungido por el 

Espíritu, no por Juan, y desde entonces fue reconocido por sus discípulos como 

el “Cristo”, es decir, el ungido, para realizar su misión redentora. Juan afirma 

que de antemano se le anunció esa visión con la que reconocería al Mesías. 

Desde entonces los que somos discípulos de Cristo, sabemos que, aunque no lo 

veamos, el Espíritu desciende en cada bautismo sobre cada bautizado. Con este 

testimonio, Juan termina afirmando abierta y explícitamente que Jesús es el Hijo 

de Dios. 

 

El testimonio de Juan es de gran autenticidad, pues al hablar de estas 

cosas sobre Jesús, sus propios discípulos podrían abandonarlo para irse con él, 

como ya algunos lo habían hecho. Pero irse con Jesús no significa abandonar a 

Juan, sino hacer pleno caso de su enseñanza. El mayor triunfo para los padres 

cristianos es acercar a sus hijos a Cristo. Es triste, pero hay padres de familia 

que quieren que sus hijos se acerquen a Cristo, pero no “demasiado”, y hasta 

parecen tener miedo de que sus hijos sigan decididamente el camino de la 

santidad. 

 

Las palabras del profeta Isaías en la primera lectura sólo pueden 

entenderse si se aplican al Hijo de Dios, cuando dice: “Tú eres mi siervo, Israel: 

en ti manifestaré mi gloria” (Is 49, 3). En verdad la gloria de Dios se manifestó 

y se manifiesta hoy en Jesús. La profecía se sigue cumpliendo: “Te voy a 



 3 

convertir en luz de las naciones, para que mi salvación llegue hasta los últimos 

rincones de la tierra” (Is 49, 6). Su salvación hoy continúa llegando al corazón 

de quien lo acepta y lo recibe. 

 

El Salmo 39 presenta el motivo de la Encarnación, pues Jesús más que 

nadie, puede decir lo que hoy proclamamos: “Aquí estoy, Señor, para hacer tu 

voluntad”. En la Carta a los Hebreos (cfr. Hb 10, 1-10), queda muy clara la 

aplicación de este salmo 39 hacia la persona de Cristo. Él es el nuevo Adán, 

pues el primer Adán no obedeció al Creador. Jesús es el nuevo modelo del ser 

humano, que obedece a Dios; y María su Madre, es la primera en imitarlo al 

decir: “Yo soy la esclava del Señor. Hágase en mí según tu palabra” (Lc 1, 38). 

Luego al enseñarnos como buena madre: “Hagan lo que él les diga” (Jn 2, 5), 

nos da la mejor lección que una madre puede dar.  

 

Jesús es el mejor ejemplo y testimonio de sumisión total a la voluntad del 

Padre. Hoy en día se valora y se exalta tanto la libertad individual, que muchos 

afirman que se vuelve incuestionable el hecho de que cada persona pueda hacer 

cuanto quiera. ¿Nosotros, a qué nos queremos someter? ¿A nuestros propios 

antojos y apetencias? ¿A lo que otros nos sugieran o nos manden? ¿A lo que 

está de moda? No hay mayor libertad que someternos de buena gana a la 

voluntad del Padre.  

 

Por otra parte, en la segunda lectura comenzamos con la Primera Carta 

de san Pablo a los Corintios, que seguiremos leyendo domingo a domingo en 

continuidad hasta concluirla. Junto a Pablo se encuentra Sóstenes como 

compañero de apostolado. Luego menciona a los destinatarios: “A todos 

ustedes, a quienes Dios santificó en Cristo y que son su pueblo santo” (1 Cor 1, 

2). Con todo derecho los bautizados podemos incluirnos en esta definición, 

porque a todos Dios nos santificó en Cristo; y quien diga que no vive en 

santidad, cuando se decida, puede iniciar. Además, el mismo Pablo incluye “a 

todos aquellos que en cualquier lugar invocan el nombre de Cristo Jesús”. 

 

La santidad es un llamado para todos y cada uno de los bautizados. 

Nuestra santidad comienza desde el momento mismo del Bautismo. Los 

bautizados tenemos todos los medios para alcanzar esta santidad. Dice el 

Concilio Vaticano II: “Todos los fieles, cristianos, de cualquier condición y 

estado, fortalecidos con tantos y tan poderosos medios de salvación, son 

llamados por el Señor, cada uno por su camino, a la perfección de aquella 

santidad con la que es perfecto el mismo Padre” (LG 11). 

 



 4 

El Papa Francisco en su Exhortación Apostólica “Gaudete et exsultate” 

(alégrense y regocíjense) nos animaba a todos a ver la santidad más a nuestro 

alcance, de una manera más cotidiana, diciendo: “Me gusta ver la santidad en 

el pueblo de Dios paciente: a los padres que crían con tanto amor a sus hijos, en 

esos hombres y mujeres que trabajan para llevar el pan a su casa, en los 

enfermos, en las religiosas ancianas que siguen sonriendo. En esta constancia 

para seguir adelante día a día, veo la santidad de la Iglesia militante. Esa es 

muchas veces la santidad «de la puerta de al lado», de aquellos que viven cerca 

de nosotros y son un reflejo de la presencia de Dios, o, para usar otra expresión, 

la clase media de la santidad” (GE 7). 

 

Luego al final de su texto introductorio, san Pablo saluda a los corintios 

con palabras similares a las que usamos los sacerdotes cuando recibimos a la 

comunidad en cada liturgia hasta la actualidad, diciendo: “La gracia y la paz de 

parte de Dios, nuestro Padre, y de Cristo Jesús el Señor” (1 Cor 1, 3).  

 

Que tengan todos una feliz semana. ¡Sea alabado Jesucristo! 

 

 

+ Gustavo Rodríguez Vega 

Arzobispo de Yucatán 

 


